
V i o l e n c i a
una revisión en México

25

II. VIOLENCIA SIMBÓLICA: TECNOLOGÍA, CUERPO Y 
PODER A TRAVÉS DE LAS NARRATIVAS DE MUJERES 

EN LA ERA DE LA HIPERSEXUALIZACIÓN
SYMBOLIC VIOLENCE: TECHNOLOGY, BODY, AND 

POWER THROUGH WOMEN’S NARRATIVES IN THE ERA 
OF HYPERSEXUALIZATION

Mercedes Ruiseñor Acosta 
Adriana Rodríguez Barraza

2.1 Resumen

Este estudio analiza la hipersexualización y cosificación del cuerpo 
femenino en redes sociales para comprender cómo reproducen 
formas de violencia simbólica que afectan la autoimagen, la 
agencia y la subjetividad de mujeres jóvenes. Desde un enfoque 
cualitativo, se realizaron veinte entrevistas semiestructuradas 
con usuarias de Instagram y observación digital no participante. 
El análisis reveló narrativas de autopresentación sexualizada y 
tensiones entre visibilidad, deseo de reconocimiento y control 
algorítmico. Se identifican cuatro ejes: la normalización de estéticas 
hipersexualizadas, la economía de la atención, las ambivalencias 
entre empoderamiento y malestar, y las estrategias de autogestión 
digital. Se concluye que la hipersexualización digital constituye una 
forma contemporánea de violencia simbólica inscrita en un régimen 
de visibilidad que regula el capital social y afectivo según normas 
de género.

Palabras clave: violencia simbólica, hipersexualización, mujeres 
jóvenes, redes sociales, poder.

2.2 Abstract: 

This study analyzes the hypersexualization and objectification of 
women’s bodies on social media to understand how these digital 
practices reproduce symbolic violence affecting self-image, agency, 
and subjectivity in young women. Using a qualitative approach, 
twenty semi-structured interviews with Instagram users and non-



V i o l e n c i a
una revisión en México

26

participant digital observation were conducted. The analysis 
revealed sexualized self-presentation narratives and tensions 
between visibility, desire for recognition, and algorithmic control. 
Four axes emerged: normalization of hypersexualized aesthetics, 
attention economy, ambivalences between empowerment and 
distress, and digital self-management strategies. It concludes that 
digital hypersexualization operates as a contemporary form of 
symbolic violence embedded in a regime of visibility that regulates 
social and affective capital according to gender norms.

Keywords: symbolic violence, hypersexualization, young women, 
social media, power.

2.3 Introducción

En México persisten altos índices de violencia en sus diversas 
expresiones, especialmente aquellas que afectan a las mujeres. 
Más allá de la agresión física, se reproducen cotidianamente formas 
sutiles e invisibles —como la violencia simbólica— presentes en 
discursos, representaciones mediáticas y prácticas culturales que 
limitan la autonomía femenina (Bourdieu, 1998; Lagarde, 2011).

Durante las últimas dos décadas, las transformaciones tecnológicas 
y culturales derivadas del uso masivo de internet y los dispositivos 
móviles han reconfigurado los modos de socialización y de 
construcción identitaria. Las redes sociales funcionan como 
espacios de reproducción de imaginarios de género y de nuevas 
formas de violencia simbólica (Banet-Weiser, 2018; Gill, 2021). 
Al combinar exposición visual, aprobación inmediata y métricas 
de popularidad, configuran un sistema de reconocimiento donde 
el cuerpo, especialmente el femenino, se convierte en objeto de 
valoración pública.

Entre ellas, Instagram destaca por su orientación visual y su papel 
en la modelación de estéticas corporales. En 2024 superó los 1 
400 millones de cuentas activas, con mayoría femenina (We Are 
Social, 2024). Desde la teoría feminista y la Psicología social, se 
ha reconocido que las representaciones corporales intervienen en 



V i o l e n c i a
una revisión en México

27

la formación de la identidad y en la relación entre cuerpo y poder 
(Bordo, 1993; Butler, 2002; Segato, 2016). El estudio tiene como 
objetivo comprender cómo estas prácticas digitales reproducen 
formas de violencia simbólica y afectan la autoimagen, la agencia 
y la construcción subjetiva de mujeres jóvenes entre 18 y 24 años.

2.4 Perspectivas teóricas y debates contemporáneos

a) Violencia simbólica y representaciones mediáticas

La violencia simbólica constituye una de las formas más 
persistentes de dominación contemporánea. Se ejerce mediante 
significados, discursos e imágenes que naturalizan jerarquías de 
género y legitiman la subordinación femenina (Bourdieu, 1998; 
Segato, 2016).  En el entorno digital, esta violencia se expresa a 
través de representaciones del cuerpo en redes sociales, donde 
los medios visuales reproducen patrones estéticos que vinculan el 
reconocimiento femenino con la apariencia (Gill, 2021; Verdú, 2018).

Lagarde (2011) las denomina “cautiverios contemporáneos”: 
dispositivos de dependencia simbólica y afectiva. En Instagram, 
esta lógica se traduce en una búsqueda de validación cuantificada 
por métricas —likes, seguidores— que convierten la visibilidad en 
capital social. Así, la violencia se transforma en práctica algorítmica 
que refuerza desigualdades y controla la autoimagen (Banet-Weiser, 
2018; Cuenca-Piqueras et al., 2021).

b)  Hipersexualización: del deseo al dispositivo de control

La hipersexualización implica la sobrecarga de rasgos sexualizados 
atribuidos al cuerpo femenino con fines de consumo o control. Este 
proceso asocia el valor de las mujeres con su atractivo sexual 
(Esteban, 2013; Enguix & González, 2016). Según la American 
Psychological Association (2007), se presenta cuando la persona es 
valorada exclusivamente por su comportamiento sexual o cuando la 
sexualidad se impone de manera inapropiada.

Instagram automatiza esta dinámica: su diseño algorítmico 
incentiva la autopresentación sexualizada y convierte la exposición 



V i o l e n c i a
una revisión en México

28

corporal en una estrategia de visibilidad (Díaz-Altozano et al., 
2021; Blunes et al., 2019). Cobo (2015) define este fenómeno como 
“patriarcado de consentimiento”, en el que las mujeres reproducen 
voluntariamente relaciones de subordinación. Esta lógica coincide 
con la economía de la atención (Citton, 2017), donde la visibilidad 
se transforma en moneda de cambio: los algoritmos privilegian 
cuerpos hipersexualizados, consolidando un circuito entre deseo, 
consumo y poder.

c)  Cosificación y autocosificación: del objeto al espejo

La cosificación complementa la hipersexualización al convertir a 
las mujeres en objetos visuales sin agencia. Bengoechea (2006) 
la describe como un proceso sistemático de deshumanización que 
convierte el cuerpo en mercancía. Para Szil (2006), esta práctica 
conduce a la violencia sexual al legitimar el acceso masculino al 
cuerpo femenino. En lo digital, la autocosificación implica adoptar 
la mirada ajena como propia, evaluando el valor personal según la 
respuesta pública (Fredrickson & Roberts, 1997). 

Gill y Orgad (2018) advierten que las imágenes se transforman en 
capital simbólico que mide aceptación social, mientras Cuenca-
Piqueras et al. (2021) identifican en el fenómeno influencer un 
canon de belleza homogéneo que refuerza una falsa noción de 
empoderamiento. La autoimagen se convierte así en un espacio de 
ambivalencia entre agencia y subordinación.

d)  El cuerpo femenino como territorio de poder y resistencia

El cuerpo femenino, más que una realidad biológica, es una 
construcción cultural y política atravesada por normas de género 
(Bordo, 1993; Butler, 2002). En la cultura digital, se negocia entre 
la exposición y la autocensura (Esteban, 2013; González, 2016). 
Segato (2016) lo interpreta como superficie donde se inscriben 
las jerarquías, pero también como espacio de resistencia: las 
mujeres pueden desafiar la mirada dominante mediante prácticas 
de resignificación, curaduría del contenido y autocuidado (Banet-
Weiser, 2018). 



V i o l e n c i a
una revisión en México

29

En este sentido, la hipersexualización y la cosificación constituyen 
mecanismos interrelacionados de violencia simbólica digital, 
sostenidos por una economía de la atención que recompensa la 
exposición corporal y penaliza la opacidad. Frente a ellas, emergen 
resistencias éticas y políticas que transforman la visibilidad en acto 
de autonomía.

2.5 Aproximación metodológica

El estudio adoptó un enfoque cualitativo, orientado a comprender 
los significados que las mujeres jóvenes atribuyen a la 
hipersexualización y cosificación del cuerpo femenino en redes 
sociales. Este paradigma privilegia la comprensión de la realidad 
desde la experiencia y el discurso de las participantes, explorando 
la dimensión simbólica de la violencia digital (Bonilla & Rodríguez, 
1997, en Monje, 2011). El objetivo fue comprender cómo estas 
prácticas digitales reproducen formas de violencia simbólica y 
afectan la autoimagen, la agencia y la construcción subjetiva de 
mujeres jóvenes. Se realizaron veinte entrevistas semiestructuradas 
a mujeres de entre 18 y 24 años, usuarias activas de Instagram 
y residentes en contextos urbanos. El rango etario se justifica 
por corresponder a una etapa de consolidación identitaria y de 
uso intensivo de redes sociales, donde se configuran con mayor 
fuerza los procesos de autoimagen, agencia y exposición corporal 
(Arnett, 2000; Erikson, 1993). Cada entrevista abordó prácticas de 
autopresentación, consumo de imágenes y percepciones sobre los 
estereotipos de belleza, complementadas con observación digital 
no participante de perfiles públicos.

Los datos se analizaron mediante enfoque temático reflexivo 
(Braun & Clarke, 2006, 2019), identificando significados latentes y 
articulándolos en cuatro ejes. El proceso concluyó al alcanzarse 
la saturación teórica, que garantizó la consistencia y validez de 
las categorías (Enguix & González, 2016; Bengoechea, 2006). 
Se respetaron los principios éticos de consentimiento informado, 
confidencialidad y bienestar psicológico, conforme a la Declaración 
de Helsinki (World Medical Association, 2013), bajo un enfoque de 
género y representación responsable de las narrativas femeninas.



V i o l e n c i a
una revisión en México

30

2.6 Lectura de los hallazgos

a)	 De la norma estética al orden social

Los testimonios revelan que la hipersexualización se ha naturalizado 
como parámetro de belleza y éxito social. La imagen femenina, 
construida históricamente desde la mirada masculina, se reproduce 
en redes sociales mediante cuerpos homogéneos, jóvenes y 
racializados, consolidando jerarquías simbólicas que operan como 
formas de violencia invisible (Bourdieu, 1998). La mayoría de las 
entrevistadas asocian la aceptación con la adecuación a estos 
modelos: “Es un estereotipo físico sobre cómo te tendrías que 
ver para ser considerada atractiva” (P1). Este patrón visual se 
sostiene por la economía de la atención (Citton, 2017), donde la 
exposición corporal se traduce en validación y pertenencia. Así, la 
hipersexualización se convierte en un dispositivo de reconocimiento 
afectivo: ser vista equivale a ser valorada. Estas prácticas refuerzan 
lo que Segato (2016) denomina pedagogía de la violencia, una forma 
de socialización que normaliza la desigualdad y condiciona el deseo. 
Instagram se configura, por tanto, como un espacio de visibilidad 
regulada, donde los cuerpos femeninos son simultáneamente 
exhibidos, medidos y controlados.

b)	 Reconocimiento y cálculo algorítmico

La segunda dimensión de análisis muestra cómo el reconocimiento 
digital se articula con un cálculo algorítmico que premia la exposición 
corporal. Las participantes señalaron que las imágenes sexualizadas 
incrementan interacciones, likes y seguidores, reforzando la 
autovigilancia estética. Este circuito de retroalimentación privilegia 
los cuerpos ajustados al canon dominante y sanciona la diferencia, 
reproduciendo una homogeneidad visual que sostiene la insalubre 
lógica patriarcal (Gill, 2021). Una de ellas lo expresó claramente: 
“Todas tienen más o menos el mismo tipo de cuerpo… son 
estereotipos que a un hombre le resultan atractivos” (P2).

Desde la perspectiva de la cultura digital feminista (Banet-Weiser, 
2018), la atención se convierte en capital emocional: las mujeres 



V i o l e n c i a
una revisión en México

31

gestionan su visibilidad como recurso simbólico condicionado 
por las reglas del mercado afectivo. Lo que parece una elección 
espontánea y libre —mostrar el cuerpo— responde a un mandato 
estético que confunde exposición con empoderamiento. En este 
sentido, los algoritmos operan como nuevos dispositivos de control, 
definiendo qué cuerpos merecen ser vistos y cuáles permanecen 
fuera del marco.

c)	 Ambivalencias subjetivas: entre agencia y autovigilancia

El tercer eje evidencia la ambivalencia entre autonomía y 
subordinación. Las participantes narraron que, al mismo tiempo 
que experimentan poder al controlar su imagen, sienten ansiedad y 
presión por mantener una apariencia deseable. “Con varios de mis 
exs era solo lo sexual, no importaba cómo estaba yo”, explicó una 
joven, revelando cómo la objetivación digital trasciende las pantallas 
e impacta las relaciones íntimas.

La teoría de la autocosificación (Fredrickson & Roberts, 1997) ayuda 
a comprender esta tensión: las mujeres aprenden a observarse 
desde la mirada del otro, evaluando su valor personal según su 
atractivo visual. Este proceso genera consecuencias psicológicas 
y emocionales —inseguridad, culpa, insatisfacción corporal— y 
refuerza un “patriarcado de consentimiento” (Cobo, 2015), en el 
que la subordinación se vive como elección. La violencia simbólica, 
así, se internaliza en forma de autovigilancia, consolidando una 
subjetividad disciplinada que busca aprobación constante.

d)	 Cuidado digital y resignificación del cuerpo

A pesar de las presiones estéticas, las narrativas también revelan 
grietas. Varias entrevistadas afirmaron haber adoptado estrategias 
de cuidado digital: limitar la exposición, seleccionar audiencias 
o realizar pausas de uso. Estas acciones, aunque individuales, 
representan prácticas éticas frente al régimen de visibilidad (Banet-
Weiser, 2018). Otras subrayaron la necesidad de una educación 
sexual con enfoque mediático y de género: “La familia y la escuela 
deberían hablar más de sexualidad y no dejar que las redes sean 
las que enseñen”.



V i o l e n c i a
una revisión en México

32

e)	 Transición analítica: del control algorítmico a la agencia 
reflexiva

El recorrido analítico —de la normalización estética al autocuidado 
digital— deja ver la continuidad entre las estructuras simbólicas y 
los mecanismos tecnológicos de control. Instagram funciona como 
un laboratorio social donde la visibilidad se traduce en prestigio y el 
silencio visual en exclusión. La exposición se convierte en requisito 
de pertenencia, mientras que la diversidad corporal y racial queda 
marginada.

Sin embargo, las participantes comienzan a cuestionar estos 
mandatos. Las tensiones entre deseo de mostrarse y necesidad de 
resguardo revelan una nueva forma de relación: una consciencia 
emergente que busca reapropiar el cuerpo y disputar los significados 
de la imagen. Esta forma de autorrepresentación, aún frágil y escasa, 
redefine el empoderamiento no como autoexposición ilimitada, sino 
como ejercicio deliberado de límites.

f)	 Síntesis interpretativa

En conjunto, los hallazgos muestran que la hipersexualización y 
la cosificación digital operan como mecanismos contemporáneos 
de violencia simbólica. A través de la economía visual, las redes 
reproducen jerarquías de género y moldean subjetividades vigilantes 
que confunden aprobación con identidad. No obstante, también 
emergen gestos de resistencia: prácticas de cuidado, moderación y 
reinterpretación del cuerpo como espacio de autonomía.

Desde una lectura feminista crítica, estas prácticas no implican 
desconexión tecnológica, sino reconfiguración del modo de habitar 
lo digital. Reapropiar la imagen y diversificar las representaciones 
se convierte en un acto político que desafía la pedagogía de la 
violencia y afirma nuevas formas de ser y mostrarse.

En este horizonte, la visibilidad deja de ser una trampa y se 
transforma en posibilidad: un territorio donde el cuerpo femenino, 
liberado del mandato del deseo ajeno, recupera su potencia 



33

expresiva y su capacidad de significar. Habitar las redes desde 
el cuidado, la reflexión y la pluralidad no solo implica resistir la 
violencia simbólica, sino reinventar los lenguajes visuales con los 
que nos comunicamos.

2.7 Conclusiones y propuestas

A través de este estudio, observamos que la hipersexualización y 
la cosificación del cuerpo femenino en redes sociales constituyen 
formas actuales de violencia simbólica, donde la normalización 
de estéticas homogéneas valida jerarquías de género bajo el 
discurso de libertad individual. En esta dinámica, el régimen de 
atención convierte la exposición corporal en fuente de validación y 
pertenencia, configurando subjetividades vigilantes y disciplinadas. 
Las experiencias de las participantes reflejan ambivalencias entre 
agencia y autovigilancia, pues la búsqueda de reconocimiento 
convive con el malestar de sentirse observadas y evaluadas. No 
obstante, también emergen estrategias de autogestión y cuidado 
digital, expresadas en la selección de contenidos, el uso consciente 
de filtros y las pausas deliberadas frente a la exposición, que 
evidencian una gestión situada del cuerpo como espacio de 
significado y decisión. Se propone fortalecer la educación sexual 
integral con enfoque mediático y de género, fomentando la 
alfabetización digital y el pensamiento crítico sobre los discursos 
visuales. Asimismo, es pertinente promover políticas tecnológicas 
éticas que garanticen el bienestar de las usuarias. Reapropiarse 
del cuerpo y diversificar sus representaciones constituye un acto 
transformador, capaz de convertir la visibilidad en una forma de 
libertad: mirarse desde sí mismas y no desde la mirada ajena como 
si fuera propia.

2.8 Referencias

American Psychological Association. (2007). Report of the APA Task 
Force on the Sexualization of Girls. https://www.apa.org/pi/
women/programs/girls/report-full.pdf

Arnett, J. J. (2000). Emerging adulthood: A theory of development from 
the late teens through the twenties. American Psychologist, 
55(5), 469–480. https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.5.469



V i o l e n c i a
una revisión en México

34

Banet-Weiser, S. (2018). Empowered: Popular feminism and popular 
misogyny. Duke University Press.

Bengoechea, M. (2006). La representación de las mujeres en los 
medios: De la invisibilidad a la hipersexualización. Revista de 
Estudios de Género, 8(2), 45–60.

Bunes Portillo, M., Blesa Aledo, B., & Tornel Abellán, M. (2019). Valores 
y experiencias del cuerpo y la imagen en las comunicaciones 
de jóvenes estudiantes: una perspectiva de género. (2019). 
FEMERIS: Revista Multidisciplinar De Estudios De Género, 
4(1), 80-97. https://doi.org/10.20318/femeris.2019.4569   

Bonilla, E., & Rodríguez, P. (1997). Más allá del dilema de los 
métodos: La investigación en ciencias sociales. Norma.

Bordo, S. (1993). Unbearable weight: Feminism, Western culture, 
and the body. University of California Press.

Bourdieu, P. (1998). La dominación masculina. Anagrama.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. 
Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77–101. https://doi.
org/10.1191/1478088706qp063oa

Braun, V., & Clarke, V. (2019). Reflecting on reflexive thematic analysis. 
Qualitative Research in Sport, Exercise and Health, 11(4), 
589–597. https://doi.org/10.1080/2159676X.2019.1628806

Butler, J. (2002). Cuerpos que importan: Sobre los límites materiales 
y discursivos del “sexo”. Paidós.

Citton, Y. (2017). The ecology of attention. Polity Press.

Cobo, R. (2015). La prostitución en el corazón del capitalismo. 
Catarata.



V i o l e n c i a
una revisión en México

35

Cuenca-Piqueras, C., Martín, A., & Suárez, M. (2021). Influencers, 
cuerpos y género: Nuevas formas de cosificación digital. 
*Feminismo/s, 38*(2), 1–20. https://doi.org/10.14198/
fem.2021.38.01  

 
Díaz Altozano, P., Padilla Castillo, G., & Requeijo Rey, P. (2021). 

Sexualización de niñas en redes sociales: La necesidad 
de inteligencia semántica en Instagram. Investigaciones 
Feministas, 12(1), 31–45. https://doi.org/10.5209/infe.69559 

Enguix, B., & González, M. (2016). La hipersexualización como 
práctica social. Revista Andaluza de Antropología, 10(3), 87–
104.

Erikson, E. H. (1993). El ciclo vital completado. Paidós.

Esteban, M. L. (2013). Antropología del cuerpo: Género, itinerarios 
corporales y cambio social. Bellaterra.

Fredrickson, B. L., & Roberts, T.-A. (1997). Objectification theory: 
Toward understanding women’s lived experiences and mental 
health risks. Psychology of Women Quarterly, 21(2), 173–206. 
https://doi.org/10.1111/j.1471-6402.1997.tb00108.x

González, M. (2018). Cuerpo, deseo y feminismo: reflexiones desde 
la cultura visual. Revista de Estudios de Género y Cultura 
Visual, 10(2), 55-72.

Gill, R. (2017). The affective, cultural and psychic life of 
postfeminism: A postfeminist sensibility ten years on. European 
Journal of Cultural Studies, 24(6), 1433–1453. https://doi.
org/10.1177/1367549417733003   

                                                                 
Gill, R., & Orgad, S. (2018). The shifting terrain of sex and power: 

From the “sexualization of culture” to #MeToo. Sexualities, 
21(8), 1313–1324. https://doi.org/10.1177/1363460718794647



V i o l e n c i a
una revisión en México

36

Lagarde, M. (2011). Los cautiverios de las mujeres: Madresposas, 
monjas, putas, presas y locas. Siglo XXI.

Monje, C. A. (2011). Metodología de la investigación cuantitativa y 
cualitativa: Guía didáctica. Universidad Surcolombiana.

Segato, R. L. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de 
Sueños.

Szil, N. P. (2006). Violencia y sexualidad: el cuerpo femenino como 
territorio de dominación. Revista Latinoamericana de Estudios 
de Género, 4(1), 87-102.

Verdú, M. (2018). Violencia simbólica y medios de comunicación: 
La imagen hipersexualizada de las mujeres. Ámbitos: Revista 
Internacional de Comunicación, 42(1), 1–15. https://doi.
org/10.12795/Ambitos.2018.i42.05


